Publié par Turquoise Cow a 12:42

samedi 16 juillet 2016

Hébreu, Yiddish, des navires équipés pour de longues
traversées

Hébreu, Yiddish, des navires équipés pour de longues traversées

Présentation de la conférence de Ken FRIEDEN au YIVO le 13 juillet 2016 a I’occasion de la parution de son
livre Travels In Translation. Sea Tales at the Source of Jewish Fiction, Syracuse Un.Press
Voyages en traduction. Les récits maritimes, a la source de la fiction juive.

Si la réputation des Juifs comme marins ne défraie pas la chronique, quelques passages bibliques
s'apparentent néanmoins au genre des récits d'aventure tel celui de Jonas (1:4-5, 12) ou des versets de ce Psaume
(107: 23-30). Pourtant, de Jonas aux précurseurs des auteurs hassidiques, et de ceux-ci aux grands écrivains yiddish,
c’est vers les narrations des odyssées maritimes et leurs traductions en hébreu que nous entraine Ken Frieden a la
poursuite d’une révolution linguistique qui fera de la langue biblique I’instrument de la renaissance nationale, mais
pas avant d’avoir été frottée au yiddish, cette autre création nationale qui accompagne 1’histoire de mille ans de vie
juive en Europe.

Au cours de leurs pérégrinations, les voyageurs juifs s'efforcent davantage de recouvrer et confirmer les
traces des descriptions bibliques que de découvrir une réalité nouvelle. Ken Frieden parle d'un épigonisme biblique.
Comparant les récits de voyage des Grecs et ceux des textes bibliques, Frieden insiste sur les talents textuels des
Juifs, des voyageurs qui circulent en se passant de la géographie mais en se guidant a la boussole des textes et de
leurs commentaires. Quand ils s’approprient un genre appartenant a la culture dominante, le récit de voyage, les
Juifs font ce qu’ils savent faire depuis la plus haute antiquité, depuis que leur langue vernaculaire était I’araméen a
I’époque biblique, ils s’expriment en traduction, ils voguent en translation, ils naviguent entre les langues, ils
tanguent entre les interprétations.

Tr.\\’cis‘m[ [
Tmps Aation



https://www.blogger.com/profile/16454078027975226614
http://turquoisecow.blogspot.com/2016/07/hebreu-yiddish-des-navires-equipes-pour.html
http://turquoisecow.blogspot.com/2016/07/hebreu-yiddish-des-navires-equipes-pour.html
http://syracuseuniversitypress.syr.edu/spring-2016/travels-in-translation.html
https://2.bp.blogspot.com/-iN7hnlNwkeY/V51AXL1R_6I/AAAAAAAAAJA/Mg1Kp_nB7O8a34egc2YhcdPXpGPP150kACLcB/s1600/travels+in+Translation+Ken+Frieden.jpg

Les auteurs hassidiques vont tenir une place remarquable dans le processus de popularisation des récits
hagiographiques comportant leur lot de pélerinages en Eretz-Isra€l, de pérégrinations interrompues et d’expéditions
abouties. Le Shivkhey ha-Besht (1814-1815) attribué¢ a Dov Ber de Linitz, une collection de légendes édifiantes sur
la vie du Bal Shem Tov, fondateur du hassidisme, connait ainsi plusieurs traductions en yiddish dans les années qui
suivent leur parution. Dans les années qui suivent le Shivkhey ha-Besht, Nathan Sternharz de Nemirov (1780-

1844) publie en hébreu et en yiddish une édition des Sippurei ma'aasiyot (Récits) de Nahman Bretslav dont la
popularité ne s'est pas démentie avec le temps, tandis que les récits de voyage de Nahman de Bratslav consignés par
Nathan Sternharz, Shivkhey ha-ran (1815), rapportent son pélerinage en Terre sainte. Nahman de Bratslav avait pris
I'habitude de dicter en yiddish a son scribe ses enseignements. Nathan Sternharz les couchait sur papier en hébreu.
Le yiddish du Rabbi était sans le moindre doute parsemé d'hébreu de diverses sources, voire hébraisé, tandis que
I'hébreu des textes d'arrivée faisait écho au yiddish. Nathan décrit cette scéne de dictée dans ses Mémoires Yemei
Moharnat *), ou il détaille le processus de traduction dynamique familiére aux locuteurs du yiddish qui écrivent en
hébreu. Ken Frieden insiste sur les talents littéraires de Sternharz, mais aussi sur la méthode de traduction du yiddish
vers 1'hébreu, expliquant ainsi la vitalité et 1'originalité des récits de Nahman de Bratslav qui possédent la qualité du
langage idiomatique direct dont ils ont été traduits et font un usage plus dynamique des références bibliques figées
dont la melitsa desmaskilim était coutumiére.

Ces écrivains hassidiques, explique Ken Frieden, occupent une place prépondérante quant a l'usage des deux
langues, I'hébreu et le yiddish, faisant tomber le mur qui les sépare, ils jouent le réle d'une avant-garde parmi les
auteurs populaires et moins populaires qui écriront dans chacune des deux langues. Ils touchent un trés vaste public
dans le monde juif. La traduction agit comme une instance innovatrice dans la création littéraire, modernisant la
langue cible (d'arrivée), inventant des formes originales qui bientdt deviendront classiques et affecteront en retour la
langue source.

Du point de vue de la porosité entre I’hébreu et le yiddish, qui est celui qui m’intéresse ici, deux courants semblant
venir de rives opposées se rejoignent dans ce delta, pas forcément pour s’y fondre. Mais plus généralement, force est
de constater avec Itamar Even-Zohar, citée par Ken Frieden dans son introduction, que 1’importation de mod¢les
littéraires d’une langue a I’autre élabore un nouveau répertoire. Le genre du récit de voyage introduit ainsi dans les
littérarures yiddish et hébraique un nouveau naturalisme. Dans les mots de Georges Steiner **), « le traducteur
envahit, extrait et rapatrie son butin ».

Sur I’autre berge (du monde juif) ou bouillonne le chaudron de la modernité, les opposants du hassidisme
cherchent a fagonner une langue hébraique populaire qui s’affranchit des contraintes linguistiques du style néo-
biblique de la melitza, imposées par les premiers auteurs issus de la Haskalah. Ici encore, la traduction des récits de
voyage, les Reisebeschreibungen de I’allemand Joachim Heinrich Campe vers 1’hébreu par Mendel Lefin, Mase ot
ha-yam (Récits maritimes, 1818) le conduit a créer un style a la fois plus prosaique et plus populaire, incorporant
I’araméen et utilisant [’hébreu familier au locuteur du yiddish, le loyshn-kodesh. En 1815, Khaykl Hurwitz (Hurvits),
de la ville d'Uman, avait publié une traduction en yiddish de Die Entdeckung von America de Campe qui avait connu
un grand succes. Khaykl Hurwitz, Mordechai Aaron Giinzburg et David Zamos¢ ont tous produit des adaptations en
hébreu ou en yiddish des récits de voyage de cet auteur. Je passe ici sur les erreurs de traduction que se renvoyaient
hassidim et maskilim et 1'ironie dont ils faisaient preuve les uns envers les autres (p. 112 de Frieden), comme sur les
démeélés avec les siens de Sternharts, qui venait d'un milieu de misnagdim éclairés, lorsqu'il a commencé a rendre
visite puis a suivre fidélement Rabbi Nahman de Bretslav.

Au confluent de ces eaux, un traducteur se distingue par son ceuvre prolifique. Moses Mendelsohn-
Frankfurt (1782-1861) est un juif orthodoxe enclin a la littérature hébraique qui a transposé dans un hébreu
modernisé de la prose et de la poésie allemande. On lui doit une traduction de Die Entdeckung von America de
Campe, en 1807 : Metziat ha-aretz ha-hadasha (La découverte de la Nouvelle Terre), et surtout d’avoir initi¢ la
pratique de la traduction des récits de voyage. Avant cette date, peu de prose avait été publiée en hébreu moderne et
aucune fiction. Ken Frieden souligne la tension qui existe dans ses traductions entre le recours au modele de phrases
bibliques (la Bible ne manque pas de tempétes) et I’utilisation audacieuse de I’hébreu faisant fi de ces schémas. Mais
Mendelsohn-Frankfurt ne brile pas les ponts, il navigue entre les eaux de la nouvelle littérature sécularisée et des
traditionnelles études juives. A I’instar de Campe, Mendelsohn-Frankfurt nourissait a I’égard du roman et de son
influence sur le public une certaine méfiance et conférait au récit de voyage une supériorité sur la fiction. Campe est
I’ami d’un autre Mendelsohn, Moses, et aura une influence importante sur les auteurs en hébreu et en yiddish de la



Haskalah. Ce n’est pas avant le succés de son adaptation de Robinson Cruso&, Robinson der Jiingerer que la
traduction du roman en yiddish par David Zamos¢ verra le jour en 1824,

Si I’on en croit les pointes des grands auteurs yiddish issus de la Haskalah tels que Mendele et Peretz, les
Juifs vivaient dans les textes sans trop se soucier de géographie. Dans son récit, Masoes Benyomin ha shlishi (Les
voyages de Benjamin III), le héros de Mendele Mokher Sforim — il faut plutdt parler d’un anti-héros
donquichottesque — parvient a entrainer son infortuné voisin, Senderl l'effeminé (souffre-douleur comme Iui d'une
épouse autoritaire). Ils mettent le pied a 1’étrier d’une parodie du récit d'aventure, incarnant du mieux de leur savoir
livresque la déambulation de Juifs textuels, lancés dans le grand monde en quéte des tribus perdues d'Israél (di royte
viddelekh - les petits Juifs rouges) et qui, de fantasmagories en désillusions rocambolesques risquent d'étre raflés
pour servir I'armée tsariste, manquent de finir dans une gedle ou sont bel et bien roués de coups de batons. Ils ne
s’¢loignent de leur patelin, ne cheminent par monts et par vaux, que pour arriver a la ville la plus proche, puis se
retrouver maris comme devant au bercail, aprés avoir circonscrit les environs de leur shtetl.

Avec cette création ((1878) Mendele Mokher Sforim (Sholem Yankev Abramovitsh, 1835-1917), dit aussi
le grand-pére de la littérature yiddish, fait entrer le récit de voyage dans son stade ultime, dans le yiddish de la satire,
de I’auto-dérision, dans une littérature critique de la tradition qui en conserve pieusement chaque référence. Ici, c’est
la trahison qui se fait traduction.

Pour les hommes de la Haskalah qui ne tenaient pas la fiction en grande estime, I'hébreu nous dit Ken Frieden, était
comme un navire encapsulé dans une bouteille. Leur tentative de le ressusciter en lui conférant la forme de
l'allemand élégant de 1'époque romantique n'a pas eu de postérité. Elle se heurtait a la vie des langues, a la vigueur
de la littérature. Durant les mille ans de leur présence en Europe, les Juifs ont au contraire transformé I'hébreu en
langue européenne au contact du yiddish vernaculaire, I’hébreu tenant un peu la place de ’arabe littéraire dans la
diglossie et le yiddish celui des langues vernaculaires locales. Les hassidim furent ceux qui maricrent le plus
intensivement les deux systémes de langues, les polissant I’un contre 1’autre, avant que les modernes conférent un
destin national a I’hébreu qui va en apparence consommer le divorce avec le yiddish.

Entretemps, ces odyssées narratives, s’appropriant un genre appartenant a des cultures plus puissantes —
munies d’armées et de flottes — ont contribué a fagonner deux langues juives modernes et équipées pour de plus
longues traversées.

Isabelle Rozenbaumas

Je remercie 1'auteur, Ken Frieden, et Yitskhok Niborski, pour leur lecture attentive.

*) Nathan Sternharz, Yemei Moharnat, 1970, 2e partie, p. 12, cité par Ken Frieden, Travels in Translation, p. 52.
**) George Steiner, Aprés Babel. Une poétique du dire et de la traduction. Trad. de 'anglais par Lucienne
Lotringer.



